
        
            
                
            
        

    


Lợi Ích Của Sự Niệm Phật 



 HT. Tịnh Không Giảng tại Tịnh Tông Học Hội, Úc Châu  23-06-2003 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://www.niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 18-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphapon line.org 

 

---o0o--- 

Kính thưa chư vị đồng học, 



Hôm  qua  chúng  tôi  từ  ‘Tuyết  Lê’  (New  South  Wales)  về  đây  và  đã 

nghỉ  ngơi  hết  suốt  ngày  hôm  nay.  Tối  nay,  chúng  ta  và  các  bạn  đồng  học 

hãy cùng nhau thảo luận một số vấn đề trong sự tu học Phật pháp.  Hơn một 

nửa những vấn đề này đều thuộc về vấn đề của những người mới học Phật, 

nhưng  ngay cả  những  người tu  học  lâu rồi cũng  ít để  ý tới, đây  là điều  mà 

người  ta  nói  là  ‘tập  nhi  bất  sát’  (  “thực  hành  nhưng  không  suy  xét”).  Ðợi 

đến  lúc  có  người  hỏi,  có  rất  nhiều  người  trong  chúng  ta  không  biết  trả  lời 

như thế nào.  Học viện của chúng ta có tên là ‘Tịnh Tông Học Viện’, từ cái 

tên  có  thể  hiểu  được  ý  nghĩa  của  nó;  chúng  ta  [ở  học  viện  này]  chuyên  tu 

Tịnh  Ðộ,  Tịnh  Ðộ  còn  được  kêu  bằng  Tịnh  Nghiệp,  chuyên  tu  Tịnh 

Nghiệp.  Nếu  có  người  hỏi  bạn  rằng:  “Chư  Phật  trong  thập  phương  quá 

nhiều quá  nhiều, tại sao quý  vị  lại  niệm  A Di Ðà Phật?  Tại sao  lại chuyên 

niệm A Di Ðà Phật mà không niệm đức Phật khác?” 

Tôi hỏi các bạn, người nào trong quý vị có thể trả lời câu hỏi này: Chư 

Phật trong thập phương quá nhiều quá nhiều, tại sao quý vị lại chuyên niệm 

A Di Ðà Phật?  Tại sao quý vị lại không niệm thập phương chư Phật?  Có ai 

trả lời được không? 

Câu trả lời đơn giản nhất là y chiếu theo kinh điển, trong kinh Di Ðà 

có nói rằng đức Phật Thích Ca đã bốn lần khuyên chúng ta nên niệm Phật A 

Di Ðà, kinh Di Ðà có thể chứng minh cho lời nói này.  Ðức Phật dạy chúng 

ta niệm A Di Ðà Phật, chúng ta nghe theo lời dạy của đức Bổn Sư Thích Ca 

Mâu Ni Phật mà niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ.  Ðây là câu trả lời dễ hiểu và 

đơn  giản  nhất.  Nhưng  [nói  như  vậy] không  làm  thoả  mãn  sự  thắc  mắc  của 

người  hỏi;  ‘Tại  sao  đức  Phật  Thích  Ca  lại  khuyên  chúng  ta  niệm  A  Di  Ðà 

Phật?’. Không  những  là  đức  Phật  Thích  Ca,  mà  như  trong  kinh  Vô  Lượng 

Thọ và kinh A Di Ðà có nói rằng tất cả chư Phật Như Lai đều khuyên người 

niệm A Di Ðà Phật, như vậy nghĩa là thế nào? 

Nếu bạn hiểu rõ chân tướng của vũ trụ (vũ trụ là danh từ mà xã hội đại 

chúng  thường  dùng,  trong  Phật  pháp  dùng  danh  từ  ‘pháp  giới’)  và  nhân 

sanh, thì bạn sẽ hiểu tại sao tất cả chư Phật đều khuyên chúng ta niệm A Di 

Ðà Phật.  Cho nên câu hỏi này là một câu hỏi rất quan trọng, không phải là 

một vấn đề nhỏ!  Chư vị có đọc qua trong kinh điển Ðại thừa, hình như là ở 

trong bài ‘Khóa tụng sáng tối’, trong 88 vị Phật có ‘Pháp Giới Tạng Thân A 

Di Ðà Phật’.  Như thế thì ý nghĩa này đã rõ ràng, A Di Ðà Phật là bổn danh 

(tên chung, tên  gốc) của tất cả pháp  giới chư Phật!  Danh  hiệu của [từng  vị 

trong]  tất  cả  pháp  giới  chư  Phật  là  biệt  hiệu  của  họ,  A  Di  Ðà  Phật  là  bổn 

danh  của  họ,  cho  nên  gọi  là  ‘Pháp  Giới  Tạng  Thân’.  Tại  sao  lại  nói  ‘A  Di 

Ðà Phật là tên chung của tất cả chư Phật’? 

Danh  hiệu  này  là  từ  tiếng  Phạn  dịch  âm  mà  ra,  dịch  nghĩa  là  ‘Vô 

Lượng’.  Chữ ‘A’ dịch là ‘Vô’,  chữ Di Ðà dịch là ‘Lượng’, chữ Phật dịch là 

‘Trí’  hay  ‘Giác’.  Quý  vị  thử  nghĩ  xem  có  đức  Phật  nào  mà  không  là  ‘Vô 

Lượng Trí’ và ‘Vô Lượng Giác’?  Ðây là bổn danh (tên chung) của Phật, rất 

tương tợ với tên của đức Phật ‘Tỳ Lô Giá Na’ nhưng không giống nhau.  Tỳ 

Lô Giá Na cũng là bổn danh (tên chung) của tất cả chư Phật; ý nghĩa của tên 

này  là  Biến  Nhất  Thiết  Xứ  (Biến  Khắp  Mọi  Nơi);   A  Di  Ðà  là  dùng  vô 

lượng  trí  biến  khắp  mọi  nơi,  vô  lượng  giác  biến  khắp  mọi  nơi;  quý  vị  đem 

hai  ý  nghĩa  này  hợp  lại  thì  vô  cùng  rõ ràng.   Chúng  ta  phải  hiểu  rõ  hàm  ý 

chân  chánh  của  danh  hiệu  Phật;  vì  thế  cho  nên  tất  cả  chư Phật  đều  khuyên 

chúng ta niệm A Di Ðà Phật. 

A Di Ðà Phật cũng là tên chung của tự tánh chúng ta.  Trong kinh điển 

Ðại  thừa  đức  Phật  thường  nói  rằng  tất  cả  hữu  tình  chúng  sanh  đều  có  Phật 

tánh,  tất cả  vô tình chúng sanh đều có Pháp tánh  (chữ ‘vô tình’  là chỉ thực 

vật và khoáng vật).  Phật tánh và Pháp tánh là chỉ chung một tánh chứ không 

phải hai thứ tánh, đây đều là tên chung của ‘tánh đức’.  Trong hội giảng kinh 

Hoa  Nghiêm  đức  Thế  Tôn  nói  với  chúng  ta  “Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  trí 

huệ và đức tướng của Như Lai’; tất cả chúng sanh bao gồm chúng ta.  Chúng 

ta  vốn  là  Phật,  mỗi  người  vốn  là  Phật,  vốn  là  A  Di  Ðà,  vốn  là  Tỳ  Lô  Giá 

Na.  Nói cho quý vị biết bây giờ vẫn là (A Di Ðà Phật)!   Không phải trong 

kinh  quý  vị  thường  thấy  đến  chữ  ‘Tự  tánh  Di  Ðà’  hay  sao,  như  vậy  mỗi 

người  trong chúng ta đều có ‘Tự tánh Di  Ðà’!  Tại sao  vậy?  Chúng ta  mỗi 

người  vốn có vô  lượng trí, vốn có vô  lượng  giác.  Trí giác này  vốn  là ‘biến 

khắp mọi nơi'. 

Cho  nên  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  và  kinh  Viên  Giác  có  nói  ‘Tất  cả 

chúng  sanh  vốn  thành  Phật’.  Nhưng  đức  Phật  không  thường  nói  điều  này; 

tại sao vậy?  Tại vì sợ người nghe không hiểu và còn có thể sanh ra sự hiểu 

lầm.  Ðức  Phật  rất  ít  nói  như vậy,  nhưng  đó  là sự thật.  Hiện  giờ tại sao  lại 

biến thành phàm phu?  Tại vì đã bạn mê.  Mê rồi thì thế nào?  Mê rồi thì bạn 

biến  thành  ngu  si,  bạn  không  có  trí  huệ,  không  còn  giác  nữa.  Tự  tánh  mê 

rồi, tự tánh A Di Ðà mê rồi, tự tánh Tỳ Lô Giá Na mê rồi, sự việc là như thế 

đó.  Mê  rồi  thì  làm  phàm  phu.  Cảnh  giới  giác  ngộ  là  cảnh  giới  của  Phật, 

cảnh  giới  của  giác  ngộ  là  Cực  Lạc  thế  giới,  là  Hoa  Tạng  thế  giới.  Mê  rồi 

đem Cực Lạc thế giới và Hoa Tạng thế giới biến thành thế gian ngũ trược ác 

khổ của chúng ta hiện nay; sự việc là như thế đó. 

Bây giờ đức Thế tôn dạy chúng ta niệm A Di Ðà Phật, tất cả chư Phật 

dạy  chúng  ta  niệm  A  Di  Ðà  Phật,  đây  là  ý  nghĩa  gì?  Là  dạy  cho  chúng  ta 

dùng  phương  pháp  này  để  khôi  phục  lại  tự tánh!  Cũng  như chúng  ta  đang 

ngủ, đang mê hoặc điên đảo, câu A Di Ðà Phật này đánh thức chúng ta tỉnh 

dậy.  Sau khi tỉnh dậy mới biết mình vốn là A Di Ðà, mình vốn là Tỳ Lô Giá 

Na.  Nhưng chúng ta đã mê quá lâu, mê quá sâu đậm rồi, mỗi ngày đều niệm 

nhưng kêu  hoài không tỉnh.  Phải  làm sao  đây?   Chư Phật Như Lai đã  giác 

ngộ và thức tỉnh rồi sẽ giúp đỡ chúng ta.  Pháp Tạng tỳ kheo ở Tây phương 

Cực  Lạc  thế  giới  đã  thành  A  Di  Ðà  Phật,  ngài  phát  tâm  giúp  đỡ  chúng 

ta.  Ngài  nói chỉ cần chúng ta có đầy  đủ chân tín  và thiết  nguyện  (niềm tin 

chân  thật  và  lời  nguyện  thiết  tha).  Chân  tín  và  thiết  nguyện  tức  là  ‘Bồ  Ðề 

Tâm’, cộng thêm ‘nhất hướng chuyên niệm’ tức là  một phương hướng nhất 

định,  một  mục  tiêu  duy  nhất  là  chuyên  niệm  A  Di  Ðà  Phật,  thì  sự  giúp  đỡ 

này [của A Di Ðà Phật] sẽ thành công ngay.  Cho nên câu Phật hiệu này từ 

tâm chúng ta sanh ra rồi từ miệng niệm ra tiếng.  Dùng danh từ của khoa học 

ngày nay thì gọi là ‘ba động’ (làn sóng). 

Quý vị xem, viện nghiên cứu của tiến sĩ Giang Bổn Thắng ở Nhật Bản 

là viện nghiên cứu về các làn sóng.  Tâm chúng ta khởi lên một niệm, đây là 

làn sóng của tâm.  Làn sóng của tâm này có vận tốc nhanh nhất so với tất cả 

mọi  vật  khác.  Tâm  vừa  mới  khởi  lên  một  niệm  thì  làn  sóng  này  tức  khắc 

truyền ra khắp hư không pháp giới, lập tức lan khắp, còn nhanh hơn vận tốc 

ánh  sáng.   Vận  tốc  ánh  sáng  là  300.000  km  trong  một  giây  đồng  hồ.  Ánh 

sáng từ trái đất đi đến  mặt trời phải  mất  hơn 8 phút; khoảng cách  này [như 

vậy  cũng]  không  xa  lắm.  Nhưng  khi  tâm  niệm  của  chúng  ta  vừa  khởi  lên, 

làn sóng này liền tức khắc lan rộng ra khắp hư không pháp giới, không gì có 

vận  tốc  này  nhanh  hơn  vận  tốc  này.  Chư  Phật  dạy  rằng  khi  chúng  ta  khởi 

tâm  để  niệm  A  Di  Ðà  Phật,  đức  Phật  A  Di  Ðà  ở  Tây  phương  Cực  Lạc  thế 

giới  lập  tức  liền  nhận  được  làn  sóng  này;  chúng  ta  có  thể  ‘liên  lạc  và  nói 

chuyện’ với đức Phật nhanh như vậy! 

Khi đức Phật  A Di Ðà  nhận được làn sóng  này, ngài cũng có  hồi âm 

nhưng  chúng  ta  không  nhận  biết  được.  Tại  sao  chúng  ta  không  biết 

được?  Bộ máy của chúng ta hiện nay quá cũ, quá tệ, không còn linh hoạt và 

mẫn  tiệp  như  ngài  nữa;  làn  sóng  cực  kỳ  nhỏ  ngài  cũng  có  thể  thâu  nhận 

được.  Bộ máy của chúng ta tại sao không còn linh hoạt được nữa?  Phật nói 

tại  vì  chúng  ta  có  vọng  tưởng,  có  phân  biệt,  có  chấp  trước.  Vọng  tưởng, 

phân biệt, và chấp trước làm cho căn tánh của chúng ta bị chướng ngại mất, 

căn tánh của lục căn có ba thứ chướng ngại to lớn này, vì thế cho nên chúng 

ta không thể nhận được hồi âm của chư Phật. 

Ðến  khi  nào  thì  chúng  ta  mới  có  thể  thâu  nhận  được?  Phải  tu 

định.  Khi bạn có định công (khả năng định tâm) thâm sâu.  Ðịnh công ở đây 

nghĩa  là  bạn  có  thể  buông  xả  tất  cả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  và  chấp 

trước.  Khi vọng tưởng, phân biệt, và chấp trước giảm đi thì tác dụng của sáu 

căn sẽ dần dần linh hoạt trở lại.  Khi đó bạn sẽ nhận được hồi âm của A Di 

Ðà Phật, bạn có thể thấy Phật, bạn có thể nghe thấy tiếng Phật thuyết pháp, 

bạn  có  thể  ngửi  được  hương  thơm  của  Cực  Lạc  thế  giới,  bạn  có  thể  cảm 

được gió mát hoà nhã của Cực Lạc thế giới.  Cực Lạc thế giới cách chúng ta 

rất xa. 

Quý vị đã nghe qua báo cáo của cư sĩ Chung Mậu Sâm về khám phá 

của khoa học cận đại.  Ông Chung tường thuật cho chúng ta 3 sự việc. 

Sự việc thứ nhất: thời gian và không gian là không thật có.  Ðiều này 

Phật  nói  trong  kinh  rất  rõ  ràng,  thời  gian  và  không  gian  là  ‘bất  tương  ưng 

hành  pháp’,  nghĩa  của  chữ  này  là  khái  niệm  trừu  tượng,  không  phải 

thật.  Nhà  khoa  học  hiện  nay  chứng  minh  rằng  trong  một  điều  kiện  nào  đó 

không  gian  không  còn  tồn  tại  nữa;  không  gian  không  còn  tồn  tại  nữa  thì 

không có xa gần, không còn xa gần thì A Di Ðà Phật ở tại nơi nào?  Tức là 

A Di Ðà Phật đang đối diện với chúng ta!  Do không có khoảng cách xa gần 

cho nên chúng ta nhìn thấy rất rõ ràng; lúc ngài nói chuyện chúng ta có thể 

nghe được rất tường tận.  Chúng ta có thể ngửi được hương thơm ở Cực Lạc 

thế giới rất rõ ràng.  Vì không có xa gần nên tất cả đều rất tường tận. 

Không  những  không  có  không  gian  xa  gần,  thời  gian  cũng  là 

giả.  Trong một điều kiện nào đó thời gian không còn tồn tại nữa, như vậy có 

nghĩa  là  không  có  quá  khứ  và  tương  lai.  Con  người  chúng  ta  có  thể  đi  về 

quá khứ và cũng có đi đến tương lai.  Ðây là điều thứ nhất mà khoa học ngày 

nay  có  thể  chứng  minh  được,  hoàn  toàn  phù  hợp  với  những  điều  đức  Phật 

nói trong kinh điển.  Cho nên thời gian và không gian đều là ảo tưởng sanh 

ra từ vọng tưởng, phân biệt, và chấp trước.  Ảo tưởng này tạo thành chướng 

ngại rất lớn. 

Sự  việc  thứ  nhì  liên  quan  đến  chữ  ‘có’  (hữu);  tất  cả  vạn  vật  từ  đâu 

có?  Từ ‘không’ sanh ra ‘có’.  Khoa học gia ngày nay phát hiện rằng: ‘hữu’ 

là từ ‘không’ sanh ra.  Từ ‘không’ sanh ra rồi lại trở về ‘không’, ‘có’ lại trở 

về  ‘không’.  Thực  ra  sự  khám  phá  này  còn  chưa  nói  được  rõ  ràng.  Trong 

kinh  Lăng  Nghiêm  đức  Phật  nói  rất  rõ:  ‘Ðương  xứ  xuất  sanh,  tùy  xứ  diệt 

tận’  (Vừa  mới  ở  đó  sanh  ra  thì  cũng  ở  đó  diệt  mất).  Chữ  xứ  là  ‘không’, 

không có vật gì hết, từ ‘không’ sanh ra ‘có’; tuy là sanh ra ‘có’ lập tức lại trở 

về ‘không’; kinh Lăng Nghiêm nói rõ ràng như vậy.  Khi họ đem bài tường 

thuật về sự nghiên cứu này đến đây thì chúng ta lập tức hiểu liền, không có 

ngạc nhiên gì hết. 

Sự việc thứ ba nói về ‘nguyên khởi của vũ trụ, hư không, thế giới, tinh 

cầu,  sanh  mạng,  vạn  vật  từ  đâu  đến?’  Nói  thật  ra  thì  là  từ ‘không’  sanh  ra 

‘có’.  Những bài báo cáo của  khoa  học  hiện  nay  hoặc trước  đây đều  nói  về 

‘một sự bùng nổ to lớn’, sự bùng nổ to lớn này từ cái gì nổ ra?  Hiện nay họ 

tìm ra cái điểm khởi đầu của sự bùng nổ này.  Ðây cũng vẫn còn từ lý luận 

mà  suy  diễn  ra  nhưng  trên  thực  tế  thì  không  có  phương  cách  gì  có  thể  tìm 

ra.  Họ  nói  cái  ‘điểm  khởi  đầu’  của  sự bùng  nổ  này  bao  lớn?  Quý  vị  nghe 

báo  cáo  của  tiến  sĩ  Chung  đều  biết,  ông  nói  cái  ‘điểm’  này  rất  là  nhỏ,  nhỏ 

đến chúng ta không thể nào tưởng tượng nổi. 

Ông  đề  ra  một  thí  dụ,  thí  dụ  này  là  do  một  khoa  học  gia  đề  ra.  Cắt 

ngang sợi tóc của chúng ta ra rồi  nhìn  thẳng  vào  mặt cắt  ngang của sợi tóc 

(thiết diện) thì chúng ta thấy một hình tròn.  Có thể đem điểm bắt đầu của sự 

bùng  nổ  này  (điểm  khởi  nguyên  của  vũ  trụ)  xếp  dọc  theo  đường  kính  của 

hình  tròn  này,  có  thể  xếp  được  bao  nhiêu  điểm?  Một  triệu  ức  ức  ức 

(106 x 108 x 108 x 108 = 1030 ), có ba chữ ức sau chữ triệu.  Sắp  một  triệu ức 

ức ức cái điểm bắt đầu này dọc theo đường kính của mặt cắt ngang (của sợi 

tóc).  Cái điểm  này  nổ ra thì  thành  vũ trụ.  Chuyện  này chúng ta trong kinh 

Hoa Nghiêm nói qua không biết bao nhiêu lần rồi!  Kinh Hoa Nghiêm cũng 

nói giống như vậy. 

Kinh Hoa Nghiêm nói trong vi trần (hạt bụi) có chứa thế giới, thế giới 

không lớn, hạt bụi không nhỏ.  Hạt bụi nói trong kinh Hoa Nghiêm có thể là 

‘điểm bắt đầu’ mà khoa học gia diễn tả ở trên.  Dọc theo đường kính của mặt 

cắt ngang (của sợi tóc) có thể xếp  một triệu ức ức ức cái điểm bắt đầu này, 

trong nhà Phật được gọi là vi trần.  Ai có thể đi vào thế giới của vi trần? Ðó 

là  Phổ  Hiền  Bồ  Tát. Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  chúng  ta  thấy  Phổ  Hiền  Bồ 

Tát có  thể  đi  vào.  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  là  hạng  Bồ  Tát  gì?  Là  Ðẳng  Giác  Bồ 

Tát.  Ðó là nói cho bạn biết, khi bạn chứng được Ðẳng Giác Bồ Tát, bạn có 

thể đi  vào điểm bắt đầu của  vũ trụ.  ‘Ðương  xứ xuất sanh, tuỳ  xứ diệt tận’, 

cho nên nói vũ trụ hiện nay là từ điểm bắt đầu này bùng nổ tạo thành; hiện 

nay  vũ  trụ  còn  đang  nở  rộng  ra.  Tất  cả  sanh  mạng  cũng  đều  đến  như  vậy 

cả.  Ngày hôm đó tôi hỏi tiến sĩ Chung: ‘Khi nào bùng nổ?’  Khi nào vũ trụ 

chúng ta bùng nổ?  Ông ta đáp không được.  Tôi nói rằng tôi biết. 

Thiệt  ra  chuyện  này  tôi  đã  nói  qua  rất  nhiều  lần;  nếu  bạn  nghe  hiểu 

được thì khi người ta hỏi những câu về khoa học như vậy, bạn liền lập tức có 

thể  trả  lời  ngay.  Lúc  nãy  tôi  có  nói  qua,  trong  kinh  Lăng  Nghiêm  nói  đến 

‘Ðương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận’.  Kinh Nhân Vương có nói cho chúng 

ta biết một khảy móng tay có 60 sát na, một sát na có 900 lần sanh diệt, cái 

sanh này tức là ‘hiện’, diệt tức là ‘quay về’.   Hiện tượng chúng ta thấy ngày 

hôm  nay  là  hiện  tượng  gì?  Tướng  tương  tục?  Cho  nên  kinh  Kim  Cang  có 

nói: ‘Tất cả các pháp hữu vi, như mộng ảo và bóng của bọt nước, như sương 

cũng  như điện, phải  nên quán sát  như vậy’.  Tất cả hiện tượng trong  vũ  trụ 

này  không  phải  chân  thật,  ‘phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng’.  Nó 

bùng  nổ,  nổ  quá  nhanh,  lập  tức  liền  tiêu  diệt  mất.  Cái  thứ  nhì  lại  bùng  nổ 

tiếp tục.  Ðiểm khởi đầu đó nhiều vô số, không biết là nhiều đến mức nào. 

Ðiểm khởi đầu  này  là  gì?  Các nhà  khoa  học trả  lời không được, đức 

Phật cũng không nói đến.  Tuy là đức Phật không có nói, không có nói đến 

điểm bắt đầu của vũ trụ nhưng chúng ta biết được.  Ðiểm đó là gì?  Ðó chính 

là  hạt  giống  trong  A  lại  gia  thức.  Ðức  Phật  nói  hạt  giống  trong  A  lại  gia 

thức không có hình tướng; nếu  nó có hình tướng thì tận hư không khắp pháp 

giới cũng chứa không  hết.  Hiện  nay họ suy đoán  về điểm  khởi đầu rất nhỏ 

này, vì quá nhỏ cho nên cũng có thể xem như là không.  Bạn xem có thể xếp 

một  triệu  ức  ức  ức  cái  điểm  bắt  đầu  này  dọc  theo  đường  kính  của  mặt  cắt 

ngang  của  sợi  tóc,  cho  dù  dụng  cụ  khoa  học  tối  tân  nhất  hiện  nay  cũng 

không  thể  nào  quan  sát  được.  Tại  sao  vậy?  Nếu  bạn  đem  phóng  đại  cái 

điểm  khởi  đầu  này  gấp  một  triệu  ức  ức  ức  lần  thì  cũng  vẫn  chưa  thấy 

được.  Phải  phóng  đại  thêm  một  lần  nữa  thì  bạn  mới  có  thể  xem  cái  điểm 

khởi đầu này và [khi đó] thấy nó cũng chỉ giống như một chấm nhỏ bằng sợi 

tóc  mà  thôi.  Ðúng  là  không  thể  tưởng  tượng  nổi!  Ðây  là  cảnh  giới  không 

thể nghĩ bàn. 

Ðây  là  chân  tướng  của  vũ  trụ  mà  đức  Phật  nói  trong  kinh;  hiện  nay 

khoa  học  gia dùng toán  học để suy  luận  ra, nhưng  vẫn không có biện pháp 

để nhìn xem được.  Tại vì không có cách nào để đem một sợi tóc phóng đại 

lên gấp đôi triệu ức ức ức lần.  [Cho dù có thể làm được thì] bạn cũng chỉ có 

thể  nhìn  thấy  được  một  chấm  nhỏ  xíu,  chỉ  giống  như  một  chấm,  lớn  bằng 

chiều  ngang  của  một  sợi  tóc. Chúng  ta  biết  tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  dùng 

kính  hiển  vi  chỉ  phóng  đại  lên  250  lần  để  quan  sát  sự  kết  tinh  của 

nước.   Nếu bạn  muốn quan sát  vi trần  (trong  kinh điển  gọi  là  vi  trần, khoa 

học  gia  gọi  là  điểm  khởi  đầu  của  vũ  trụ)  thì  phải  dùng  kính  hiển  vi  có  độ 

phóng đại bao lớn?   Bình phương của một triệu ức ức ức lần thì bạn mới có 

thể thấy được.  Hiện nay thế giới của chúng ta chưa có kỹ thuật cao đến mức 

này.  Cho nên đây là thật tướng của chư pháp. 

Ðẳng Giác  Bồ  Tát rất  là tự  tại, có khả  năng  để đi  vào điểm khởi đầu 

này.  Nói  cho  chúng  ta  biết  rằng  không  có  lớn  nhỏ,  đều  là  do  tự  tánh  biến 

hiện ra; không có lớn nhỏ, điểm khởi đầu này không nhỏ, vũ trụ không lớn; 

không  có  xa  gần,  không  có  trước  sau.  Không  có  xa  gần  nghĩa  là  không  có 

khoảng cách; không có trước sau nghĩa là không có quá khứ, hiện tại, và vị 

lai.  Ngày nay chúng ta nói đến không gian, thời gian, khi đó [khi vào cảnh 

giới này] thì đều bằng không (những quan niệm này không tồn tại nữa).  Ðây 

là thật tướng! [Mục đích] chúng ta học Phật không gì khác hơn là để hiểu rõ 

cái chân tướng này.  Chúng ta phải sanh hoạt trong cái chân tướng này, đó là 

cảnh giới của Phật. 

Cảnh  giới  này tức  là Cực  Lạc thế giới, là  Hoa Tạng thế  giới  mà kinh 

điển Ðại thừa nói đến.  Chúng ta nếu  muốn tự mình tu hành để chứng được 

cảnh  giới  này  thì  quá  khó!  Quá  khó!  Tại  sao  vậy?  Bạn  phải  đem  tập  khí 

phiền não của bạn đoạn dứt sạch hết; đoạn sạch hết kiến tư phiền não, trần sa 

phiền não, vô minh phiền não, không phải là một chuyện dễ!  Vì thế cho nên 

đức  Phật  A  Di  Ðà,  vị  Phật  hiện  nay  đang  ở  tại  thế  giới  Cực  Lạc,  ngài  vô 

cùng từ bi, giúp đỡ cho chúng ta rất nhiều.  Chúng ta không phải đoạn phiền 

não,  chúng  ta  chỉ  cần  niệm  danh  hiệu  của  đức  Phật,  danh  hiệu  này  cũng 

giống như làn sóng điện từ vậy, chúng ta có thể dùng phương pháp trì danh 

này  để  ‘liên  lạc  với  Phật’.  Ðến  lúc  chúng  ta  mạng  chung  có  đầy  đủ  Tín 

Nguyện Trì danh; quý vị phải biết Tín Nguyện là ‘phát Bồ Ðề tâm’ nói trong 

kinh  Vô  Lượng  Thọ  (Cách  nói  rằng  Tín  Nguyện  là  Bồ  Ðề  tâm  không  phải 

của tôi  mà  là cách  nói của Ngẫu  Ích đại sư trong ‘Yếu Giải’).  Nhất  hướng 

chuyên  niệm  nghĩa  là trì danh.  Chúng ta thường dùng cách  này để  liên  lạc 

[với  Phật], khi đến  giờ  ngài sẽ  giúp đỡ chúng ta, tiếp dẫn chúng ta  về Cực 

Lạc thế giới. 

Ðến Cực Lạc thế giới để làm gì?  Ðến đó là để tu hành.  Cực Lạc thế 

giới  rất  tốt!  Tốt  ở  chỗ  nào?  Ðây  là  điều  các  vị  đại  đức  và  tổ  sư  ngày  xưa 

thường  nói  đến,  Ðiểm  lợi  ích  thứ  nhất  của  việc  vãng  sanh  về  Cực  Lạc  thế 

giới  (ngày  xưa  các  ngài  không  gọi  là  điều  lợi  ích  mà  gọi  là  đệ  nhất  ‘đức’, 

chữ đức trong chữ đạo đức.  Ngày nay chúng ta gọi là ‘sự lợi ích’, còn nói đệ 

nhất đức thì không ai hiểu hết, phải gọi là sự lợi ích) là gì?  Ðó là ‘vô lượng 

thọ’!  Bạn có vô lượng thọ mạng.   Nếu bạn có vô lượng thọ mạng thì trong 

một  đời  này  đương  nhiên  sẽ  thành  công,  bạn  sẽ  chứng  được  cảnh  giới  của 

Phật, đây là sự lợi ích thứ nhất. 

Thọ  mạng của chúng ta trong thế  giới  này quá  ngắn,  học cái  gì cũng 

không  thành.  Thật  tình  mà  nói,  chỉ  học  một  bộ  kinh  cũng  học  không 

xong.  Quý  vị thử nghĩ  xem có thể  học bộ kinh  Hoa Nghiêm trong đời  này 

không?  Hiện nay chúng ta giảng từ đầu đến đuôi, không phải là giảng kỹ chỉ 

là giảng sơ lược thôi.  Chúng tôi dự tính giảng một lần như vậy phải hết một 

vạn giờ!  Chúng ta hiện nay giảng đến quyển 12, quyển 12 cũng chưa hết thì 

đã dùng trên  hai  ngàn  giờ, bộ kinh  này tổng cộng  là 99 quyển.  Cho  nên cả 

đời chỉ  học  một  bộ kinh thôi thì cũng  là rất khó khăn, thọ  mạng không đủ, 

thời  gian  không  đủ.  Ðức  Phật  A  Di  Ðà  giúp  cho  chúng  ta  một  chuyện  rất 

lớn, giúp cho chúng ta đến Cực Lạc thế giới, đổi một thân thể khác. 

Trước hết chúng ta phải hiểu rõ cái ‘tánh’ này, Phật tánh, Pháp tánh là 

không sanh không diệt.  Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. Tánh không sanh 

không  diệt;  nếu  ‘tánh’  mê  rồi  thì  biến  thành  ‘thức’.   Chúng  ta  thường  kêu 

bằng  linh hồn.  Linh  hồn  là  gì?  Ðó  là  tự tánh  mê rồi  thì biến thành  ra  hình 

trạng này, biến ra linh hồn; linh hồn đi đầu thai trong lục đạo.  Không kể là 

đầu thai bằng phương cách nào thì nó cũng không sanh không diệt.  Ðến khi 

nào giác ngộ rồi thì thành Bồ Tát, thành Phật.  Giác ngộ thì được đại tự tại, 

không  giác  ngộ  thì  bị  nghiệp  lực  chuyển.  Thí  dụ  như  lúc  còn  sống  [chúng 

sanh]  tạo  thiện  nghiệp,  tâm  thiện,  niệm  thiện,  hành  động  thiện,  hoàn  cảnh 

sanh sống của họ là cõi người hay là cõi trời (cõi trời có 28 tầng).  Nếu như 

tâm  của  họ  không  thiện,  tư tưởng  không  thiện,  hành  vi  không  thiện,  tương 

lai họ sẽ sanh vào cõi ngạ quỷ, súc sanh, hoặc là địa ngục. 

Cho nên thần thức, chúng ta gọi là linh hồn, đi đầu thai chứ không bị 

mất  đi;  nó  sẽ  chuyển  biến  chứ  không  tiêu  diệt.  Nếu  nó  giác  ngộ  thì  sẽ 

chuyển thành Phật  tánh,  nếu  mê thì chuyển  thành thần thức;  Nó sẽ chuyển 

biến  tuỳ  theo  mê  hay  ngộ  và  vĩnh  viễn  không  tiêu  diệt.  Cho  nên  nếu  bạn 

hiểu thật rõ cái chân tướng sự  thật  này, bạn sẽ không sợ chết  nữa.  Tại sao 

vậy?  Vốn là không có sanh tử.  Sanh tử là cái gì?  Chỉ là thay đổi thân thể, 

thay  đổi  hoàn  cảnh  sinh  sống  thôi.  Cũng  giống  như  chúng  ta  di  dân,  hiện 

nay nói ‘di dân’ mọi người đều dễ hiểu.  Chúng ta từ Trung quốc di dân đến 

Mỹ  quốc,  đây  là  thay  đổi  thân  thể  và  thay  đổi  thân  phận;  chúng  ta  không 

dùng quốc tịch Trung quốc nữa mà đổi thành quốc tịch Mỹ.  Cũng như bạn 

thay đổi một cái thân thể và thay đổi hoàn cảnh sinh hoạt mà thôi. Gần đây 

chúng ta lại từ Mỹ di dân đến Úc châu, và lại biến thành công dân Úc, lại đổi 

thân phận nữa.  Người thì không chết, chỉ thay đổi thân phận ba lần, thay đổi 

hoàn  cảnh  sinh  sống  ba  lần.  Sự  việc  là  như  thế  đó,  cho  nên  bạn  phải  hiểu 

như vậy. 

Hiện nay chúng ta ở trong thế gian này vẫn thường liên lạc với bà con 

và  bạn  đồng  tu  ở  Trung  quốc,  Mỹ  quốc.  Nếu  bạn  sanh  lên  cõi  trời  hoặc  là 

sanh  lên cõi Cực  Lạc, đạo  lý cũng  giống  như vậy, bạn cũng sẽ  giữ  liên  lạc 

với  những  bà  con  bạn  bè  ở  trái  đất  này;  bạn  sẽ  thường  thường  giúp  đỡ  và 

thăm  viếng  họ.  Nhưng  cảnh  giới  không  giống  nhau,  không  gian  duy  thứ 

không  đồng  (duy  có  nghĩa  là  chiều,  là  phương  vị).  Họ  đến  đây  để  thăm 

viếng chúng ta, họ thấy rất rõ ràng, nhưng chúng ta không thấy họ, đây là vì 

không  gian  duy  thứ  không  giống  nhau.  Tuy  là  chúng  ta  không  thấy  họ 

nhưng  chúng  ta  thường  thường  kỷ  niệm  họ.  Thí  dụ  như  lúc  chúng  ta  tụng 

kinh lạy Phật đem công đức hồi hướng [cho họ], đó là kỷ niệm họ.  Họ cũng 

thường lại thăm viếng chúng ta, âm thầm giúp đỡ và vẫn duy trì liên lạc với 

chúng ta. 

Khi  chúng  ta  tu  hành  có  đầy  đủ  công  phu  và  trình  độ,  đủ  trình  độ 

nghĩa là sao?  Nghĩa là đủ định công (khả năng định tâm).  Có đủ định công 

thì có thể giảm bớt vọng tưởng, phân biệt, và chấp trước của chúng ta; giảm 

đến  một  mức  nào  đó  thì  cái  cảm  ứng  này  sẽ  trở  nên  hiện  thực  (rất  rõ 

ràng).  Họ  đến  thăm  chúng  ta  hoặc  là  chúng  ta  đi  thăm  họ;  cho  nên  đây  là 

cảnh giới trong [trạng thái] định, không gian và thời gian đều không còn tồn 

tại nữa, là trong khi nhập định không tồn tại.  Cho nên trong định có thể qua 

lại,  liên  lạc, có thể đi  về quá  khứ và có thể đi  đến tương  lai.  Hiện  nay  nhà 

khoa học biết được rằng không gian thực sự có nhiều duy thứ tồn tại, nhưng 

không  biết  dùng  phương  pháp  gì  để  đột  phá  nó  (vượt  qua  ranh  giới  giữa 

những duy thứ này). 

Giống như những khoa học gia nói đến, trên lý luận họ dùng ‘gia tốc 

độ’.   Nếu tốc độ  này  nhanh  hơn  vận tốc ánh sáng  trên  lý  luận thì có thể đi 

ngược về quá khứ, có thể đột phá không gian.  Cho nên trong khi nhập định 

những người học Phật chúng ta biết được. Trong nhà Phật nói ‘pháp giới’ là 

danh từ mà khoa học gia gọi là ‘không gian duy thứ’.  Tại sao có nhiều pháp 

giới  như  vậy?  Từ  đâu  đến?  Ðều  là  từ  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước 

biến hiện ra.  Nếu vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của bạn đã dứt hết, thì 

không  gian  duy  thứ  sẽ  không  còn  nữa,  hoàn  toàn  phá  tan.  Cho  nên  không 

cần  biết  người  thân  bạn  bè  của  chúng  ta  ở  trong  không  gian  duy  thứ  nào 

chúng ta đều có thể nhìn thấy được, chúng ta đều có thể trực tiếp liên lạc. 

Người  có  thể  tiếp  xúc  với  những  không  gian  duy  thứ khác  sớm  nhất 

[trong  lịch  sử  nhân  loại]  là  những  người  theo  Bà  La  Môn  giáo.  Bà  la  môn 

giáo  có  khoảng  một  vạn  năm  lịch  sử,  Phật  giáo  chúng  ta  chỉ  có  khoảng  ba 

ngàn  năm  lịch sử.   Họ cũng  là tu ‘định’, từ trong thiền định có thể phá tan 

không gian duy thứ, cho nên hiện tượng lục đạo luân hồi họ nhìn thấy sớm 

nhất.  Tuy là họ nhìn thấy, nhưng họ không hiểu từ đâu mà có lục đạo.  Mãi 

cho đến lúc đức Phật Thích Ca Mâu Ni xuất thế, ngài mới giải thích rõ ràng 

sự  việc  này.  Cũng  có  thể  nói  trong  quá  khứ  họ  biết  được  sự  việc  nhưng 

không hiểu rõ nguyên do tạo thành hiện tượng này.  Sau khi đức Phật ra đời 

mới  đem  nguyên  do  của  lục  đạo  luân  hồi  giải  thích  rõ  cho  mọi  người 

biết.  Ðó là do vọng tưởng, phân biệt, và chấp trước biến hiện làm thành; khi 

xa  lìa  vọng tưởng, phân  biệt,  và chấp  trước thì pháp  giới  này sẽ biến thành 

‘nhất  chân’  [pháp  giới],  thập  pháp  giới  sẽ  không  còn  nữa?   Nói  một  cách 

khác,  không  gian  duy  thứ  là  không  thật  có  và  chỉ  là  một  ảo  tướng,  không 

phải chân tướng sự thật. 

Chúng  ta  vãng  sanh  đến  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới  đều  toàn  nhờ 

vào một câu Phật hiệu này.  Nhưng chúng ta nên biết, chỉ niệm câu Phật hiệu 

này mà không phát Bồ Ðề tâm thì không thể vãng sanh.  Ngẫu Ích đại sư nói 

cho chúng ta biết một cách đơn giản nhất và rõ ràng nhất là: chân tín và thiết 

nguyện  (tin  chân  thành  và  phát  nguyện  thiết  tha).  Bạn  thật  tin,  một  chút 

cũng không hoài nghi. Bạn thật là muốn đến Cực Lạc thế giới, thật là muốn 

thân cận đức Phật  A Di Ðà để tu  học.  Lòng tin  và  ý  nguyện  này  là  Bồ Ðề 

tâm. Sau  đó  chỉ  cần  bạn  ‘nhất  hướng  chuyên  niệm’;  bạn  có  đầy  đủ  ba  điều 

kiện  này  thì  bạn  có  thể  vãng  sanh.  Vãng  sanh  là  một  sự  việc  trọng  đại,  là 

 một sự việc rất hy hữu (hiếm hoi ít có). Tất cả mọi thứ trên thế gian này 

đều là giả hết, chuyện gì trên thế gian này nếu có đầy đủ nhân duyên thì 

làm,  nếu  không  có  duyên  thì  tuyệt  đối  đừng  khởi  tâm  động  niệm.  Nếu 

bạn lãng phí tinh thần và thời gian trên những sự việc thế gian này, để 

cho nhân duyên của việc trọng đại (vãng sanh) trong đời người trôi qua, 

đến đời  nào  kiếp nào  bạn mới có  thể gặp lại  được!  Phải  nên cẩn  thận, 

nhất định phải thận trọng!  

          Cho nên chúng ta là những người học Phật, tất cả mọi sự việc trên thế 

gian này đều phải tùy duyên.  Những chuyện tốt đối với chúng sanh nếu có 

duyên thì  mình  làm;  nếu không có duyên  thì đừng phan duyên, điều  này  là 

quan trọng nhất.  Chúng ta phải hiểu rõ và bắt chước làm theo những sự thị 

hiện  của  đức  Phật  Thích  Ca,  chư  vị  đại  đức  tổ  sư,  và  chư  vị  Bồ  Tát.  Năm 

xưa  đức  Phật  Thích  Ca  thị  hiện  làm  gương  cho  chúng  ta  noi  theo;  ngài  thị 

hiện 30 tuổi thành Phật, đại triệt đại ngộ minh tâm kiến tánh thì gọi là thành 

Phật.  Thành Phật là thành tựu viên mãn trí huệ, viên mãn giác ngộ.  Trí huệ 

và  giác  ngộ  viên  mãn  rồi  thì  giáo  hoá  chúng  sanh,  một  đời  làm  công  việc 

giáo dục; dạy học cũng là tùy duyên. 

Cho nên có câu nói ‘Phật không độ người không có duyên’.  Có cơ hội 

gặp được thì gọi là có duyên.  Không có duyên thì không gặp được, đức Phật 

sẽ không đốt đèn đi khắp nơi để tìm, không có đạo lý này!  Ai gặp được thì 

người đó có duyên.  Ðức Phật diệt  độ cho đến  ngày  nay, tuy  là  ngài không 

còn  tại  thế,  kinh  điển  còn  được  lưu  lại  trong  thế  gian  này,  chúng  ta  có  thể 

gặp được kinh điển thì là có duyên.  Không gặp được kinh điển thì không có 

duyên.  Nếu gặp được kinh điển mà bạn còn có thể đọc tụng, có thể hiểu rõ, 

có thể tin tưởng, có thể noi theo đạo lý và phương pháp trong kinh điển  mà 

tu hành, thì bạn sẽ thành công! 

Quan  trọng  nhất  là  chúng  ta  phải  buông  xả  thân  tâm  thế 

giới. Tức  là  buông  xả  vọng  tưởng,  buông  xả  phân  biệt,  và  buông  xả 

chấp trước; nếu được như vậy là chúng ta có thể ‘liên lạc, nói chuyện’ với 

chư Phật Bồ Tát, có thể phá bỏ ranh giới [của chúng ta và chư Phật].   Hôm 

nay chúng ta học Phật nhưng không thể đột phá được là vì lý do gì?  Tại vì 

bạn vẫn còn chưa buông xả. Cho nên lỗi lầm này là của chính mình, không 

phải của Phật, cũng không phải vì kinh điển, tại vì chính mình.  Tự mình tin 

không  thật  tình,  vẫn  còn  hoài  nghi,  hãy  còn  chấp  trước,  thế  thì  không  còn 

cách nào khác nữa.  Cho dù chư Phật Như Lai ở ngay trước mặt cũng không 

thể  giúp  bạn  được,  điều  này  là  việc  của  bạn.  Cho  nên  sự  lợi  ích  của  việc 

vãng  sanh  về  Cực  Lạc  thế  giới  là  có  vô  lượng  thọ  mạng,  vô  lượng  phước 

báo. 

[Nói người vãng sanh về Cực Lạc có] Vô lượng trí và vô lượng giác là 

một  cách  nói  chung.  Trong  kinh  còn  nói  đến  vô  lượng  quang  và  vô  lượng 

thọ, ý nghĩa này rất hay.  Vô lượng quang, quang là quang minh chiếu khắp, 

tượng  trưng  cho  không  gian.  Vô  lượng  thọ,  thọ  mạng  là  tượng  trưng  cho 

thời  gian.  Tất  cả  sự  vô  lượng  trong  vô  lượng  thời  gian  và  không  gian  đều 

hoàn  toàn  đầy  đủ,  một  thứ  cũng  không  thiếu.  Cho  nên  mới  nói:  ‘Phật  thị 

môn trung hữu cầu tất ứng’.  Tại sao có cầu thì liền có [cảm] ứng?  Tại vì tất 

cả đều  là vốn sẵn có trong tự tánh của bạn.  Trong tự tánh của bạn  vốn sẵn 

có đầy đủ vô lượng trí huệ; khi trí huệ hiện ra thì vô lượng tài nghệ đức năng 

cũng sẽ  hiện ra; sau đó  thì  vô  lượng  tướng  hảo, tức  là  vô  lượng  phước báo 

cũng sẽ hiện ra. 

Hiện  nay  những  thứ  mà  người  trong  thế  gian  này  mong  cầu  không 

ngoài  ba  thứ:  tiền  tài,  trí  huệ,  và  sức  khỏe  sống  lâu  (hôm  qua  tôi  ở  ‘Tuyết 

Lê’ (New South Wales) cũng có đề cập đến vấn đề này).  Ở Cực Lạc thế giới 

ba thứ này đều có đầy đủ.  Tây phương Cực Lạc thế giới có vô lượng tiền tài 

(tài  phú).  Bạn  hãy  xem,  trong  kinh  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giới  thiệu 

cho  chúng  ta  hoàn  cảnh  tình  huống  ở  Cực  Lạc  thế  giới.  Ở  bên  đó  mặt  đất 

không  phải  là  bằng  đất  đá  mà  là  lưu  ly.   Lưu  ly  là  cái  gì?  Chúng  ta  ở  thế 

giới này gọi là cẩm thạch, ngọc  màu xanh, phần đông giá trị của cẩm thạch 

là rất cao.  Mặt đất ở cõi Cực  Lạc toàn làm bằng cẩm thạch, cho  nên ở bên 

đó  cẩm  thạch  không  đáng  giá  chút  nào.  Tại  sao  vậy?  Thì  cũng  như đá  sỏi 

của chúng ta vậy.  Chúng ta ở đây đeo một chiếc vòng bằng cẩm thạch thì rất 

quý,  nếu  qua  bên  đó  còn  đem  ‘đất  đá’  đeo  trên  tay  thì  không  phải  làm  trò 

cười cho người sao?  Chúng ta ở đây xem vàng rất là quý báu, còn ở cõi Cực 

Lạc thì vàng được dùng để làm gì?  Cũng giống như xi măng là để lót dưới 

đất để đắp đường đi.  Bạn hãy xem trên mặt đất lưu ly có đường đi làm bằng 

vàng,  đừng  nói  đến  những  thứ  khác  chỉ  nói  như  vậy  thì  bạn  biết  ở  bên  đó 

‘giàu sang’ đến bực nào!  Khi người tỷ phú ở thế gian chúng ta đến cõi Cực 

Lạc thì biến thành một kẻ bần cùng nghèo mạt!  Không tiền! 

Nhà cửa ở cõi Cực Lạc đều làm bằng bảy thứ báu: vàng bạc, lưu ly, xa 

cừ, mã não, không phải như gạch và xi măng của chúng ta ở đây.  Bạn nghĩ 

coi  họ  ‘giàu  sang’  như thế  nào.  Quần  áo  thức  ăn  uống  đều  là  tự  nhiên  có; 

bạn  muốn ăn thứ gì,  vừa  nghĩ tưởng  muốn ăn thì trên  mặt  bàn đã  hiện đầy 

ra.  Ngày  xưa  ở  Trung  Quốc  mỗi  bữa  ăn  của  những  vị  vua  phải  có  đủ  100 

món  ăn  trên  bàn,  không  cần  biết  là  ông  vua  ăn  được  mấy  món,  nhưng  mỗi 

bữa  ăn  nhất  định  phải  dọn  đủ  100  món  ăn.  Cho  nên  vãng  sanh  đến  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới thì còn sang trọng hơn ông vua thời xưa.  Bữa ăn 

của ông  vua chỉ có 100  món ăn, còn  bên  đó nếu  muốn  một  ngàn  món,  một 

vạn  món,  khi  niệm  vừa  khởi  ý  muốn  thì  tất  cả  đều  hiện  ra  trước  mặt.  Ông 

vua làm sao có thể so sánh với bạn được!  Sau khi ăn xong không muốn ăn 

nữa thì lập tức biến mất, không cần phải rửa chén, không cần phải dọn dẹp, 

tất cả đều biến mất. 

Cho nên thế giới bên đó là nơi mà ngày nay khoa học gia thường nói 

vật  chất  có  thể  biến  thành  năng  lượng  [và  ngược  lại].  Ngày  nay  khoa  học 

gia biết được lý luận này nhưng làm không được, ở Cực Lạc thế giới đã làm 

được.  Khi  muốn  thì  đem  năng  lượng  biến  thành  vật  chất,  tha  hồ  hưởng 

thụ.  Khi không muốn những vật chất này lại được biến thành năng lượng trở 

lại, không còn  gì  hết, được đại tự tại.   Nhà cửa  nơi cư trú của bạn  muốn ở 

trên mặt đất thì căn nhà này liền ở trên mặt đất; muốn ở trên không trung thì 

nó sẽ bay lên lơ lửng ở trên không trung.  Khi đi đến những thế giới khác ở 

tha  phương,  không  cần  phải  ngồi  máy  bay,  căn  nhà  của  bạn  có  thể  bay,  có 

thể làm công cụ phi hành của bạn.  Tùy tâm mình muốn gì được nấy! 

Tướng hảo quang minh không chỉ có ba mươi hai tướng tốt, tám mươi 

vẻ  đẹp  mà  thôi.  Tướng  tốt  của  người  ở  thế  gian  chúng  ta  (quý  vị  nào  xem 

tướng  rồi,  tướng  nào  là  tướng  tốt)  tướng  tốt  là  như  thế  nào,  ba  mươi  hai 

tướng tốt và tám mươi vẻ đẹp.  Ðức Phật trong kinh nói với chúng ta, người 

ở  tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới  có  vô  lượng  tướng,  tướng  có  vô  lượng  vẻ 

đẹp.  Quý vị xem trong kinh đức Phật Thích Ca đặt ra thí dụ, không những là 

người  ở  thế  giới  chúng  ta  không  thể  sánh  bằng  được,  cho  đến  Ðại  Phạm 

Thiên Vương, tướng phú quý của ‘Ma Hê Thủ La Thiên Vương’ khi so sánh 

với người vãng sanh hạ hạ phẩm ở Cực Lạc thế giới thì cũng giống như một 

người  ăn  xin,  không  thể  nào  bì  được!  Không  có  một  thứ  nào  không  xứng 

tâm vừa ý.  Ðó là lợi ích của sự niệm Phật, lợi ích của sự vãng sanh. 

Nếu bạn muốn hỏi vãng sanh có thật không?  Thật đó,  một tí gì cũng 

không  phải  giả.  Trong  đời  tôi  thấy  tận  mắt  mười  mấy  người  đứng  vãng 

sanh, ngồi  vãng sanh.  Còn  những  người  nghe  nói  vãng sanh thì  không biết 

là bao nhiêu mà kể.  Gần đây nhất, khoảng hai năm nay, không đến hai năm, 

lão cư sĩ Trần Quang Biệt là vị Lâm trưởng nhiệm kỳ trước của Cư Sĩ Lâm 

Tân Gia Ba.  Bạn hãy xem ông ta vãng sanh, đây là người chúng ta đã nhìn 

thấy  tận  mắt,  các  bạn  đồng  học  trong  chúng  ta  đều  có  đi  hộ  niệm  cho 

ông.  Lúc  lão  cư  sĩ  hơn  tám  mươi  tuổi  thì  thân  thể  yếu  dần  rồi  sanh 

bịnh.  Nói thật ra, khi sanh bịnh thì ông mới hết lòng học Phật, khi ông chưa 

bịnh  thì  không  có  học  Phật.  Ông  là  một  nhà  kinh  doanh  ngân  hàng,  ngày 

ngày  đều  bận  rộn  công  việc  làm  ăn,  không  có  thì  giờ  đọc  kinh  và  cũng 

không có thì giờ nghe kinh. 

Sau khi mang bịnh thì không có cách nào khác phải ở nhà dưỡng bịnh, 

mỗi ngày nằm trên giường nhàn rỗi.  Cư sĩ Lý Mộc Nguyên gởi những băng 

video giảng kinh của chúng ta đến tận nhà cho ông.  Mỗi ngày ông đều xem, 

càng xem càng thích thú.  Ông mỗi ngày xem tám giờ đồng hồ, thời giờ còn 

lại thì niệm A Di Ðà Phật.  Trải qua thời gian 2 năm, không dài lắm, thì ông 

đã thành công.  Một ngày nọ ông nói với cư sĩ Lý Mộc Nguyên rằng ông sẽ 

vãng sanh về Cực Lạc.  Lý cư sĩ nói với ông rằng lúc bấy giờ ông không thể 

vãng sanh được.  Lúc bấy giờ công việc ở Cư Sĩ Lâm còn chưa ổn định, chỉ 

cần  ông  còn  sống  thì  sức  ảnh  hưởng  của  ông  vẫn  còn,  cho  nên  hy  vọng  là 

ông  ở  lại  để  tiếp  tục  giúp  đỡ.  Ông  Trần  đồng  ý  và  nói  vậy  thì  ông  sẽ  đợi 

thêm hai năm nữa. 

Hai năm sau đó, trong kỳ họp sau cùng, Cư Sĩ Lâm tổ chức bầu cử cho 

[ban  chấp  hành]  nhiệm  kỳ  mới.  Hôm  đó  ông  ngồi  xe  lăn  đến  tham  dự,  tôi 

cũng có mặt trong buổi họp.   Ðây là lần cuối cùng ông đến Cư Sĩ Lâm.  Sau 

khi ra về, tôi nghe người nhà của ông kể lại, có một hôm ông viết ‘mồng bảy 

tháng tám’ trên khoảng trống viền quanh tờ báo, ông viết hết mười mấy lần 

‘mồng bảy tháng tám’. Người nhà ông không ai dám hỏi, cũng không ai biết 

là  việc  gì;  đúng  ngay  ngày  mồng  bảy  tháng  tám  hôm  đó  ông  vãng  sanh. 

Cách ba tháng trước, ba tháng trước ngày ông vãng sanh thì ông đã biết ngày 

giờ ra đi rõ rõ ràng ràng.  Mồng bảy tháng tám, ba tháng trước đã viết ra hết 

mười mấy lần;  Ðây là ‘dự tri thời chí’ (biết trước ngày giờ vãng sanh)! 

Từ  lúc  ông  sanh  bịnh  bắt  đầu  nghe  kinh  niệm  Phật  cho  đến  khi  ông 

vãng  sanh  là  khoảng  bốn  năm.  Sau  khi  ông  vãng  sanh,  Cư  Sĩ  Lâm  ở  Tân 

Gia Ba xuất hiện ra một việc rất kỳ lạ.  Sau khi việc này xảy ra có một hôm, 

cư sĩ Ðỗ Mỹ Tuyền lại Niệm Phật Ðường kiếm tôi; trước đó tôi không quen 

biết  bà.  Việc  gì  đã  xảy  ra?  Rất  nhiều  oan  gia  chủ  nợ  của  lão  cư  sĩ  Trần 

Quang Biệt đến Cư Sĩ Lâm.  Những người này không phải người còn sống, 

đều  là  quỷ,  rất  là  nhiều.  Số  oan  gia  chủ  nợ  này  trước  đó  vốn  là  ở  nhà  ông 

Trần, nhưng ông Trần mỗi ngày nghe kinh niệm Phật nên họ không dám phá 

khuấy ông.  Nghe kinh niệm Phật có thần hộ pháp cho nên tuy là số oan gia 

chủ nợ này vây quanh kế bên nhưng không dám làm hại ông.  Sau khi nhìn 

thấy ông Trần vãng sanh họ đều cảm động. 

Cho nên  họ đi theo  pháp sư, chúng  tôi phái pháp sư mỗi  ngày  lại trợ 

niệm cho ông, một nhóm bốn vị pháp sư luân phiên nhau. Số oan gia chủ nợ 

này đi theo  mấy vị pháp sư này về đến Cư Sĩ Lâm.  Họ nói thần hộ pháp ở 

Cư Sĩ Lâm không ngăn cản và nói rằng họ đến không có ý phá rối mà đến để 

xin quy y.  Họ nói sau khi thấy ông Trần vãng sanh họ rất hoan hỷ nên đến 

để  xin  quy  y.  Lúc  đó  tôi  đang  ở  Hương  Cảng,  hình  như  là  thầy  Toàn  gọi 

điện thoại cho tôi và nói nhóm quỷ này xin quy y, tôi nói với thầy mau mau 

cho họ quy y. 

Sau khi quy y họ muốn nghe kinh.  Các pháp sư ở Cư Sĩ Lâm mới nói 

với họ rằng lầu bốn là Niệm Phật Ðường, lầu năm là Giảng đường, mỗi ngày 

đều có pháp sư ở đó giảng kinh.  Họ nói ‘ánh sáng’ ở lầu năm quá mạnh họ 

chịu  không  nổi.  Sau  khi  thương  lượng  thì  chúng  tôi  mở  truyền  hình  ở  lầu 

một và lầu hai.  Họ yêu cầu nghe kinh Ðịa Tạng, cho nên chúng tôi vặn máy 

truyền  hình  suốt  ngày  24  giờ  để  băng  video  cho  họ  nghe.  Họ  thích  nghe 

kinh Ðịa Tạng và kinh Thập Thiện Nghiệp Ðạo.  Họ thích nghe hai bộ kinh 

này nhất, sau khi nghe xong thì họ ra về.  Ðây là chuyện kỳ lạ đã xảy ra. 

Sau  đó  mấy  ngày,  hình  như  là  một  tuần,  thì  cư  sĩ  Ðỗ  Mỹ  Tuyền  đến 

kiếm tôi để thuật lại chuyện quỷ nhập vào thân bà.  Bà nói lúc đó bà mê ngất 

đi, sau khi hôn  mê thì cái gì cũng không biết.  Lúc tỉnh dậy người khác nói 

lại cho bà biết rằng bà đã bị ‘nhập’ hết hơn một giờ, một câu bà cũng không 

biết bà đã nói cái gì.  Nhưng người nhà của bà không tin, nhất là em trai của 

bà, hắn  nói chuyện  này không đáng tin tí  nào.  Sau đó  nghe  nói  hắn  bị tám 

con quỷ đánh hết một trận, đánh xong còn xô hắn ta vô ống thoát nước ở bên 

đường. Hắn  bị  thương  nặng  phải  nằm  xe  cứu  thương  vô  bịnh  viện  cứu 

cấp.  Hắn  báo  cảnh  sát  và  nói  là  hắn  bị  bảy  hoặc  là  tám  người  đánh  bị 

thương.  Kết cục khi cảnh sát đến để điều tra, hỏi thăm  những  người chung 

quanh,  những  người  chung  quanh  này  nói  không  phải,  tự  mình  hắn  đi  lảo 

đảo  rồi  té  xuống  ống  thoát  nước,  không  có  ai  đánh  hắn  hết.  Bảy  tám  con 

quỷ đánh hắn, kể từ đó hắn mới tin, cả nhà đều tin hết.  Ðỗ Mỹ Tuyền bị quỷ 

nhập,  nhờ đó  mà cả  nhà được độ.  Cho  nên chuyện  này  là  thiệt  không phải 

giả. 

Tôi  cũng  gặp  và  nghe  qua  nhiều  chuyện  linh  quỷ  nhập  vào  người, 

trong  đó  phần  đông  là  thiệt,  nhưng  cũng  có  giả  nữa,  nhưng  giả  thì  rất 

ít.  Những  người  giả  mạo đều có âm  mưu  hoặc  mục đích  rõ ràng, khi  nghe 

qua thì biết liền.  Cho nên phải có khả năng phân biệt [chánh tà] để khỏi bị 

những  người  này  gạt.  Khi  chúng  ta  giao  thiệp  với  quỷ  thần  nhất  định  phải 

cẩn thận, quyết đừng để bị hại.  Bạn để ý lắng nghe họ nói, cái tướng mà họ 

hiện ra rất đáng để chúng ta tham khảo. 

Khoá lễ ‘Ba Thời Hệ Niệm’ là do Trung Phong Thiền sư lập ra, ngài 

là người đời nhà Nguyên.  Ngài y theo kinh Di Ðà rồi thiết lập ra nghi thức 

này để siêu độ người mất.  Chúng ta tu học Tịnh Ðộ dùng nghi thức này thì 

vô cùng thích hợp.  Nếu bạn xem xét kỹ lưỡng, nghi thức của khoá lễ này có 

tán  Phật,  tụng  kinh,  niệm  chú  (chú  Vãng  sanh),  sám  hối,  phát  nguyện,  hồi 

hướng, và quy y.  Tất cả có tám phương pháp tu học, vô cùng đầy đủ.  Quý 

nhất là các bài giảng khai thị, rất nhiều khai thị vô cùng hấp dẫn, đối với sự 

tu  học của chúng  ta có rất  nhiều  ích  lợi.  Cho  nên  nếu các bạn thường  xem 

và thường đọc  những  bài khai thị  này, tôi tin  là  xem  lâu thì bạn có thể  ngộ 

nhập vô cảnh giới này, khế nhập vào cảnh giới thì có ích lợi lớn. 

Hiện nay chúng ta lấy nghi thức này làm công khoá, chúng ta mỗi tuần 

làm  một  lần,  làm  công  khóa  nhất  định  thì  hai  cõi  âm  dương  đều  có  lợi 

ích.  Ngày  nay  trên  thế  giới  này,  người  ta  khổ,  quỷ  thần  cũng  khổ.  Loài 

người  chúng  ta  có  tai  họa,  thế  gian  này  có  tai  họa,  người  ta  không  biết, 

nhưng quỷ thần biết;  những  năm  gần  đây  những dấu  hiệu tin tức từ cõi âm 

truyền  đến  đều  nói  đến  những  tai  họa  trên  thế  gian  này,  rất  là  kinh 

khủng!  Những gì họ nói tôi đều tin, tôi không phải tin những tin tức mà linh 

quỷ truyền đến, tôi tin  những  đạo  lý  về  nhân quả báo ứng  mà đức Phật  nói 

trong  kinh  điển,  tất  cả  tai  họa  đều  do  ác  nghiệp  chiêu  cảm!  Bạn  xem  thử 

những người trong thế gian này suy nghĩ những gì?  Họ niệm cái gì?  Họ nói 

cái gì?  Họ làm cái gì?  Bạn quan sát kỹ lưỡng thì bạn sẽ biết liền. 

Người xưa nói: ‘Tích thiện chi gia, tất hữu dư khánh, tích bất thiện chi 

gia, tất hữu dư ương’ (Nhà tích thiện nhất định phải có nhiều niềm vui, nhà 

tích chuyện không thiện thì nhất định phải có nhiều ương họa).  Trong xã hội 

hiện  nay,  tất  cả  chúng  sanh  tích  lũy  những  gì?  Tâm  niệm  ác,  tư  tưởng  ác, 

ngôn ngữ ác, hành vi ác, thì làm sao không có tai họa!   Ngày xưa nền giáo 

dục  cổ  truyền  đã  dạy  người  ta  phương  thức  làm  người  từ  lúc  tuổi  còn 

nhỏ.   Sự  giáo  dục  của  Trung  quốc  từ  đời  Nghiêu  Thuấn  đều  có  ghi  chép 

trong lịch sử. Từ thời Nghiêu Thuấn đến nay có khoảng 4500 năm.  Từ xưa 

đến  khoảng  cuối  đời  nhà  Thanh,  nền  giáo  dục  ở  Trung  quốc  dạy  những 

gì?  Ðó là dạy luân lý đạo đức.  Nền luân lý đạo đức này đã [có công] duy trì 

đất  nước dân tộc  Trung quốc được 5000  năm.  Sau thời Dân Quốc cho đến 

nay mọi người đều coi trọng khoa học Tây phương, đem luân lý đạo đức cổ 

truyền vứt bỏ.  Sanh hoạt vật chất hình như được nâng cao, mức sống nâng 

cao,  nhưng  luân  lý  đạo  đức  mất  đi  rồi.  Xã  hội  động  loạn,  nhân  tâm  bàng 

hoàng, thử hỏi có ai trong thế giới hiện nay có cảm giác an toàn?  Kể cả bản 

thân  chúng  ta,  bạn  thử  đi  nghe  ngóng  và  hỏi  người  ta  xem,  hỏi  họ  có  cảm 

giác an toàn không?  Không ai cảm thấy an toàn!  Thật đáng thương! 

Hiện nay những người học Phật thì có lẽ tốt hơn một chút.  Người học 

Phật chân chánh, thật  là có được  những  lợi  ích  từ  Phật pháp, tâm  họ tương 

đối thanh tịnh thì có  thể có cảm  giác an toàn.  Tại sao  vậy?  Biết được thật 

tướng của các pháp cũng là biết được chân tướng của vũ trụ nhân sanh, biết 

được tất cả chúng sanh không sanh  không diệt, chỉ  là chuyển biến  mà thôi, 

cho nên mới kêu là tâm an lý đắc.  Hiểu rõ đạo lý này thì tâm sẽ an; không 

hiểu rõ đạo lý thì tâm làm sao an được!  Trong xã hội ngày nay, nếu như cầu 

thân tâm an ổn, thì phải tìm hiểu cho rõ đại đạo lý của vũ trụ nhân sanh.  Sau 

khi hiểu rõ chân tướng sự thật, tâm của bạn sẽ an và tâm sẽ định.  Từ đó bạn 

sẽ  biết  sanh  hoạt  cách  nào,  làm  việc  cách  nào,  giao  tiếp  người  và  sự  việc 

cách nào.  Bài giảng khai thị trong nghi thức ‘Ba thời hệ niệm’ quá hấp dẫn 

đi thôi! 

Như vậy thì khi người ta qua đời tại sao lại phải cúng thất?  Rất nhiều 

người hỏi vấn đề này.  Nếu người ta niệm Phật đã vãng sanh được thì thật ra 

không  cần  phải  cúng  thất  nữa.  Người  vãng  sanh  và  người  sanh  lên  trời 

(những người khi còn sống làm nhiều chuyện thiện thì sau khi qua đời có thể 

sanh  lên  trời),  đều  không  có  thân  trung  ấm,  không  cần  phải  cúng 

thất.  Nhưng  phần  đông  nghiệp  chướng  và  tập  khí  của  người  ta  quá  nặng, 

nếu họ đọa vào tam ác đạo hoặc là sanh làm người, những người này chỉ là 

người  rất  bình  thường,  không  phú  quý,  tất  cả  đều  có  thân  trung  ấm.  Thân 

trung ấm phần đông kéo dài 49  ngày, tức  là 7 tuần.   Thân trung ấm cách 7 

ngày lại có một lần biến dị sanh tử, cũng có nghĩa là mỗi 7 ngày có một lần 

rất đau khổ. 

Ngay lúc này tụng kinh niệm Phật cho họ, hoặc sám hối rồi hồi hướng 

cho  họ thì có thể  giảm  bớt sự đau đớn của họ, trong kinh Ðịa Tạng  Bồ  Tát 

Bổn  Nguyện  Kinh  có  nói  đến  việc  này.  Cho  nên  việc  cúng  thất  là  từ  Kinh 

Ðịa Tạng mà ra, bạn xem kinh này thì sẽ hiểu rõ.  Vì thế tuyệt đối không nên 

tự  tử,  tự  tử thì  rất  là  đau  khổ.  Tại  sao  vậy?   Phàm  những  người  chết  vì  tự 

tử, thân trung ấm của họ cứ mỗi 7 ngày lại phải tự sát một lần.  Không phải 

chỉ chết một lần mà mỗi 7 ngày lại tự sát thêm một lần, rất là đau khổ.   Thí 

dụ như người treo cổ chết, mỗi 7 ngày hắn phải treo cổ thêm lần nữa; uống 

thuốc  độc  tự  tử  thì  cứ  cách  7  ngày  lại  phải  uống  thuốc  độc  để  chết  trở 

lại.  Nếu người nhà tu phước dùm họ có thể giảm bớt sự đau đớn này.  Nếu 

không  có  gia  quyến  tu  phước  cho  họ  như  vậy  thì  không  cách  nào  tránh 

khỏi.  Ðây  là  việc  mà  đức  Phật  nói  cho  chúng  ta  biết.  Nếu  như  bạn  hiểu 

được thì bảy cái thất này đều phải cúng; không thể chỉ lựa chọn vài cái, còn 

những  cái  còn  lại  thì  không  cần  cúng,  không  thể  như  vậy  được.   Tại  sao 

vậy?   Cách 7 ngày họ có một lần biến dị sanh tử thì rất đau đớn.  Chúng ta 

từ kinh điển hiểu được những đạo lý này.  Cho nên lợi ích của sự [đọc kinh] 

niệm Phật quá nhiều đi thôi. 

Trong  kinh  có  nói  về  việc  cúng  thất  rất  rõ,  trong  7  phần  công  đức 

người  cúng  thất  hưởng  được  6  phần,  người  mất  chỉ  hưởng  được  một 

phần.  Cho nên lúc cúng thất tốt nhất là nên mời 7 vị pháp sư, trong 7 phần 

công đức của 7 vị pháp sư người mất chỉ hưởng được một phần.  Nếu muốn 

đạt được lợi ích của sự cúng thất, những người cúng thất này không kể là tại 

gia  hay  xuất  gia phải dùng tâm chân thành để cúng thì  mới có  lợi  ích chân 

thật.  Nếu  mà  chỉ  làm  theo  nghi  thức  để  tụng  kinh  bái  sám,  tâm  địa  không 

chân thành thì lợi ích rất nhỏ.  Thế nào là tâm không chân thành?  Ðó là vừa 

niệm kinh vừa khởi vọng tưởng, tâm không tập trung thì không đạt được lợi 

ích. Nếu người qua đời này lúc còn sống rất nóng nảy, rất dễ giận mà người 

cúng  thất  lại  không  thành  tâm  cúng  thất,  vong  linh  người  mất  sẽ  kiếm 

chuyện phá rối [người cúng thất].  Quỷ và người giống nhau, nếu bạn có lỗi 

với họ, họ sẽ kiếm chuyện gây rắc rối và sẽ trả thù. Nếu người nào tâm địa 

hòa nhã thì thôi, họ không gây rắc rối. 

Cho nên tất cả mọi chuyện đều có nhân quả!  Nghiệp nhân quả báo tơ 

hào chẳng sai, đó là chân lý.  Trong Phật pháp có câu: ‘Vạn pháp giai không, 

nhân quả bất không’ (vạn pháp đều không, nhân quả không có không).  Tại 

sao  nhân  quả  không  có  không?  Nhân  quả  có  sự  ‘chuyển  biến  bất 

không’.  Nhân sẽ biến thành quả.  Giống như chúng ta trồng một cây ăn trái, 

thí  dụ  này  ai  cũng  biết  hết;  nếu  bạn  trồng  một  cây  đào,  hột  trái  đào  là  hột 

giống,  hột  giống  là  nhân!   Hột  trồng  xuống  đất  thì  lớn  thành  cây  đào,  cây 

đào sẽ có trái  đào,  nhân sẽ biến  thành  quả; quả đào  lại chứa đựng  hột đào, 

đây  là  ‘chuyển  biến  bất  không’.  Kế  đó  là  ‘tuần  hoàn  bất  không’,  nhân  quả 

tuần  hoàn  xoay  chuyển  không  có  không.   Kế  đó  là  ‘tương  tục  bất  không’ 

(liên tục nối liền không có không).  Cho nên nói tóm lại là có ba hiện tượng: 

chuyển biến, tương tục, và tuần hoàn; đây là nói tất cả sự việc trong thế gian 

và xuất thế gian đều không vượt ra khỏi nhân quả. 

Chúng ta đọc kinh điển Ðại thừa, bạn  xem  những  thứ [nhân quả] nói 

trong  kinh.  Kinh  Hoa Nghiêm  nói  về ‘ngũ châu  nhân quả’, không  lìa  nhân 

quả.  Kinh Pháp Hoa nói ‘nhất thừa nhân quả’.  Phật pháp xuất thế gian cũng 

không  lìa  nhân  quả,  nhân  quả  là  chân  lý  trong  vũ  trụ!  Thiện  có  quả  báo 

thiện, ác có quả báo ác, người xưa nói rất hay, không phải là không báo, mà 

là  thời  giờ  chưa  đến.   Khi  nhân  gặp  duyên,  thì  đây  là  thời  giờ  đã  đến;  nếu 

nhân chưa gặp duyên thì đây là thời giờ chưa đến; khi gặp duyên thì quả báo 

nhất định sẽ hiện ra.    Cho nên nếu chúng ta hiểu được đạo lý này, đặc biệt 

là  trong  sự  giao  thiệp  và  qua  lại  giữa  người  và  người  với  nhau,  người  xưa 

nói  rất  hay:  ‘Oan  gia  nên  giải  chớ  đừng  nên  kết’.  Hãy  ghi  nhớ,  tuyệt  đối 

đừng bao giờ kết oán thù với người khác, kết oán thù thì rắc rối rất lớn; oan 

oan tương báo, đời đời kiếp kiếp không bao giờ dứt được, cả hai bên đều đau 

khổ. 

Mỗi người chúng ta trong thế giới này không phải chỉ có một đời này 

thôi, bạn còn có đời trước.  Trong  nhiều đời  kiếp trước, bạn đã kết  oán thù 

với bao nhiêu người, cho nên trong đời này sự sanh hoạt thường ngày không 

qua  được  một  cách  suông  sẻ!   Khi  bạn  gặp  một  người  lạ  ngoài  đường,  từ 

trước  đến  giờ  chưa  gặp  qua  lần  nào,  nhưng  vừa  mới  gặp  thì  người  đó  lại 

‘kên’ bạn, (nhìn bạn bằng cặp mắt rất hằn học), đó là nghiệp mà bạn đã tạo 

trong  đời  quá  khứ.   Chúng  ta  là  người  học  Phật  nên  chúng  ta  hiểu 

được.  Người đó nhìn mình một cách hằn học, A Di Ðà Phật, bạn cũng đừng 

nhìn  họ,  cúi  đầu  niệm  một  câu  Phật  hiệu  trả  lời  cho  người  đó,  như  vậy  thì 

hóa giải rồi! Nếu khi người đó ‘kên’ bạn một cái mà bạn ‘kên’ lại họ thì sẽ 

có chuyện rắc rối.   Cho nên nếu người đó nhìn bạn gật đầu mỉm cười thì đó 

là nhờ thiện duyên đời quá khứ. 

Cho nên nghiệp duyên phải hoá giải từ nội tâm, đây là điều mà chúng 

ta thường nói đến, nhất định đừng chống đối gây mâu thuẫn với tất cả người 

và sự việc, đừng nên đối lập.  Phải đem cái tâm niệm chống đối này hóa giải 

đi, đối xử bình đẳng và  tương thân tương ái với nhau thì mới tốt.  Hy vọng 

mọi người lưu ý điểm này, nếu chúng ta gặp oan gia chủ nợ, chuyện này rất 

thường xảy ra, nếu họ vô tình hay cố ý hủy báng hoặc sỉ nhục chúng ta, thậm 

chí  mưu  hại  chúng  ta,  chúng  ta  phải  hiểu  rõ  nhất  định  đừng  sanh  tâm  sân 

hận, nhất định đừng khởi tâm muốn trả thù. 

Phải học theo Phật!  Quý  vị có rất  nhiều  người  niệm kinh  Kim Cang, 

trong kinh có  nói đến chuyện Nhẫn Nhục  Tiên Nhân bị  vua Ca  Lợi cắt thịt 

trên  mình,  đây  là  việc  sỉ  nhục  và  làm  tổn  thương  vô  cùng  lớn  lao.  Nhưng 

Nhẫn Nhục Tiên Nhân có thái độ như thế nào? Không có một chút tâm niệm 

sân hận gì hết, nhẫn nhục ba la mật được thành tựu viên mãn.  Không có một 

chút  tâm  niệm  muốn  trả  thù  nào  hết,  thì  trì  giới  ba  la  mật  được  thành  tựu 

viên mãn; vả lại ngài còn phát tâm trong tương lai khi thành Phật người đầu 

tiên  phải  độ  là  vua  Ca  Lợi  thì  bố  thí  ba  la  mật  được  thành  tựu  viên 

mãn.  Chúng  ta  phải  học  những  đức  tánh  này!  Phần  đông  người  ta  không 

làm  nổi  những chuyện  này; phần đông ai  cũng sẽ sanh tâm sân  hận  và báo 

thù,  như  vậy  thì  sẽ  có  rắc  rối  lớn.  Chuyện  trả  thù  thì  đời  đời  kiếp  kiếp  sẽ 

không bao giờ chấm dứt.  Vì vậy không nên kết oán thù với người, nhất định 

phải hóa giải, không được kết oán thù với người. 

Tuyệt đối đừng  nên thiếu  nợ  người  khác, phải  nên thận trọng.  Trong 

một đời này, nếu gặp người đến để đòi nợ thì nhất định phải trả!  Khi kẻ ăn 

cướp đến giựt đồ, đến ăn cắp đồ của bạn, bạn bị tổn hại, tất cả phải nghĩ là 

mình  trả nợ thì sẽ êm chuyện.   Họ ăn cắp đồ của  mình  thì có  lẽ  là đời quá 

khứ mình đã ăn cắp đồ của  họ cho  nên  đời  này  họ  lấy  lại,  lấy  một trả  một, 

chấm dứt nợ nần một cách vui vẻ.   Cũng tuyệt đối đừng có tâm niệm muốn 

lợi dụng người khác.  Tâm niệm lợi dụng là trộm cắp, tương lai cũng phải trả 

lại.  Cho nên nếu bạn hiểu rõ sự lý của nhân quả báo ứng thì tâm bạn sẽ rất 

an lạc.   Mỗi người trong đời này báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ đều có nhân 

lúc trước hết, [hiểu như vậy thì] bạn sẽ rất tự tại.  Nếu như có nhiều oan gia 

chủ nợ thì bạn cũng rất tự tại.  Tại sao vậy?  Ðời này từng món nợ, từng món 

nợ bạn đều trả sạch trơn, đời sau khi gặp lại đều là bạn bè.  Oán thù đã giải 

quyết  xong,  nợ  nần cũng  trả  hết;  người  khác thiếu  mình  thì  không cần đòi, 

đó là bố thí, càng thí thì phước báo càng lớn! 

Hôm qua tôi ở ‘Tuyết Lê’ đã nói với các bạn đồng học rằng người đời 

nay  tham  tiền  và  đều  muốn  phát  tài.  Tại  vì  mấy  hôm  trước  tôi  thấy  một 

quảng  cáo  ở  trên  truyền  hình  đài  Phụng  Hoàng  nói  rằng  ‘Có  trí  thì  sẽ  có 

tài’.  Câu  nói  này  không  đúng.   Lúc  tôi  còn  trẻ  gặp  nhiều  giáo  sư  rất  nổi 

tiếng  và  rất  thông  minh  tài  giỏi  nhưng  lại  rất  nghèo!   Nghèo  đến  mức  tiền 

mua  sách  cũng  không  có,  họ  là  giáo  sư  nghèo.   Cho  nên  lời  Phật  dạy  mới 

đúng: ‘Có [bố] thí thì  mới có tài’; bố thí tài thì được giàu sang, càng bố thì 

thì càng giàu; bố thí pháp thì được thông minh trí huệ; bố thí vô úy (làm cho 

không lo sợ)  thì được khoẻ mạnh sống lâu.  Cho nên giàu sang, thông minh 

trí huệ, và khoẻ mạnh sống lâu đều có được nhờ bố thí. 

Bố  thí  là  nhân!  Bố  thí  tài  vật  là  nhân,  giàu  sang  là  quả  báo;  bố  thí 

pháp là nhân, thông minh trí huệ là quả báo; bố thí vô úy là nhân, khỏe mạnh 

sống lâu là quả báo.  Cho nên một số đồng tu ở ‘Tuyết Lê’, có một số không 

phải là Phật tử, nhưng họ làm một việc tốt, đó là tổ chức một đoàn y tế [lưu 

động] đi Tây Tạng trị bịnh cườm mắt cho dân chúng.  Họ nói bịnh cườm mắt 

(bạch nội chướng, tức là chứng cataract) ở Tây Tạng rất nghiêm trọng, người 

bị  bịnh  rất  nhiều,  tại  vì  người  Tây  Tạng  cư trú  ở  trên  núi  cao,  tia  tử  ngoại 

tuyến rất mạnh, cho nên người bịnh này rất nhiều, rất phổ biến, nhiều người 

bị bịnh đến nỗi bị mù luôn.  Họ tổ chức đoàn y tế này và đem theo máy móc 

tân tiến, nghe nói có hiệu quả rất cao mà lại tốn ít thời giờ, chữa trị cho một 

người  đại  khái  là  mười  mấy  phút  thì  có  thể  giải  phẫu  xong,  mà  xác  suất 

thành công cao khoảng 90%. 

Thời gian đoàn y tế này đến Tây Tạng chuẩn bị một tuần, chữa trị một 

tuần, tất cả gồm có 10 bác sĩ trong đó có 5 người là bác sĩ về mắt và 5 người 

là  bác  sĩ  tổng  quát;  ngoài  ra  còn  có  nhân  viên  y  tá,  tổng  cộng  15  người, 

chúng tôi có dịp gặp mặt họ.  Ðây thuộc về bố thí vô úy, quả báo của bố thí 

vô  úy  là khỏe  mạnh sống  lâu.  Hôm  qua đại chúng  mời  tôi  nói chuyện,  nói 

chuyện  xong cũng  nhận được không  ít tiền cúng dường trong  những phong 

bao  đỏ.  Tôi  đem  hết  số  tiền  này  cho  đoàn  y  tế  đi  Tây  Tạng.  Thế  thì  mọi 

người  đều  tu  bố  thí  vô  úy,  hy  vọng  là  mọi  người  đều  khỏe  mạnh  sống  lâu, 

như  vậy  thì  rất  viên  mãn.  Ðược  rồi,  chúng  ta  nói  chuyện  đến  đây  cũng  đã 

viên mãn. 





 Trong quá trình chuyển ngữ chắc không tránh khỏi thiếu sót, xin các 

 bậc thức giả hoan hỷ phủ chính cho.  

 Xin thành thật cám ơn.  

 Một nhóm Diệu Âm cư sĩ, 12-2003 

---o0o--- 

HẾT 



cover_image.jpg
Loi-Ich-Cua-Su-
Niem-Phat-HT-
Tinh-Khong





index-1_1.jpg





